
UNIVERSITATEA OVIDIUS DIN CONSTANŢA 
FACULTATEA DE TEOLOGIE ORTODOXĂ 

ŞCOALĂ DOCTORALĂ 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

TEZĂ DE DOCTORAT 
 

REZUMAT 
 
 
 
 
 
 
 

COORDONATOR ŞTIINŢIFIC: 
Prof. Univ. Dr. Pr. NICOLAE V. DURĂ 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

DOCTORAND: 
MITITELU CĂTĂLINA 

 
 
 
 

CONSTANŢA 2012 
 
 
 



 2

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

INSTITUŢII JURIDICE ŞI 
CANONICE REGLEMENTATE DE 

PRAVILELE ROMÂNEŞTI, 
TIPĂRITE, DIN SECOLUL AL XVII-

LEA 
 
 
 
 
 
 
 

COORDONATOR ŞTIINŢIFIC: 
Prof. Univ. Dr. Pr. NICOLAE V. DURĂ 

 
 
 

 
 
 
 

 
 

DOCTORAND: 
MITITELU CĂTĂLINA 

 
 
 

 
 



 3

 

 

CUPRINS 

 

 

 

Abrevieri 

Introducere 

Partea I 
Dreptul bizantin şi impactul său asupra instituţiilor juridice şi canonice din Ţările 

Române (secolul al XVII-lea) 

 
A. Dreptul bizantin şi receptarea lui în Pravilele tipărite, în Ţările Române, din secolul al 
XVII-lea 
 
B. Etapele procesului de receptarea a Dreptului bizantin în Ţările Române 
 
Partea a II-a 

Pravilele tipărite în limba română, în secolul al XVII-lea, în Ţările Române 

 

A. Pravila de la Govora. Izvoare şi conţinut 

B. Cartea Românească de învăţătură (Iaşi, 1646). Izvoare şi conţinut 

C. Îndreptarea legii (Târgovişte, 1652). Izvoare şi conţinut 

 
Partea a III-a 
Instituţii juridice şi canonice reglementate de Pravila de la Govora  

 
A. Judecata civilă şi bisericească după Pravila cea Mică 
B. Rudenia şi Căsătoria după Pravila de la Govora 
C. Clerul şi monahii după Pravila cea Mică 
D. Taina Sfintei Mărturisiri (Spovedania) în lumina prevederilor nomocanonice ale 

Pravilei de la Govora 

 
Partea a IV-a 
Instituţii juridice şi canonice reglementate de Cartea românească de învăţătură  

şi de Îndreptarea legii 

 
I . Domnia şi Mitropolia, două vechi instituţii juridico-canonice româneşti 
 
A. Instituţia �Domniei� în Ţările Române 
B. Instituţia �Mitropoliei� în Ţările Române 
 



 4

II. Clericii şi Monahii după Cartea românească de învăţătură şi Îndreptarea legii 
 
A. Clericii şi statutul lor juridico-canonic după Pravilele tipărite, în limba română, de 

Vasile Lupu şi Matei Basarab  

B. Monahismul în lumina Pravilelor de la Iaşi şi de la Târgovişte  

 
 
III. Justiţia după Cartea românească de învăţătură şi Îndreptarea legii. Infracţiuni şi 
pedepse 
 
A. Judecata după Pravilele tipărite în secolul al XVII-lea 
1) Justiţia domnească 
2) Justiţia ecleziastică 
 
B. Infracţiuni şi pedepse prevăzute de Pravila lui Vasile Lupu şi Pravila lui Matei Basarab 

 
1. Infracţiuni prevăzute de cele două Pravile tipărite în limba română (Iaşi, 1646, şi 

Târgovişte, 1652) 

a) Infracţiuni bisericeşti 
b) Infracţiuni laice 
 
2. Pedepse prevăzute de Pravila lui Vasile Lupu şi a lui Matei Basarab 
a. pedepse corporale 
b. pedepse privative de libertate 
c. pedepse pecuniare 
d. pedepse accesorii sau complementare 
 
IV. Rudenia şi Căsătoria în lumina Pravilei de la Iaşi şi de la Târgovişte 
 
A. Rudenia, o veche instituţie juridico-canonică în Ţările Române 
B. Instituţia juridico-canonică a Căsătoriei după legislaţia nomocanonică prevăzută de cele 

două Pravile (Iaşi, 1646, şi Târgovişte, 1652) 

 
V. Proprietatea şi moştenirea după Pravila lui Vasile Lupu şi Pravila lui Matei 
Basarab 
 
A. Dreptul de Proprietate după cele două Pravile (Iaşi, 1646 şi Târgovişte, 1652) 
B. Instituţia juridică a moştenirii şi reglementarea ei după Cartea românească de învăţătură 
şi Îndreptarea legii 
 
 
Concluzii 
Bibliografie selectivă 
Anexe 
 
 
 



 5

Istoricii europeni au remarcat faptul că pacea de la Vestfalia (1648) a iniţiat şi �o 

nouă epocă în cultura occidentală. Respublica christiana este însă pe deplin prăbuşită�1. 

Într-adevăr, această nouă epocă marcată de mişcarea ideologică şi culturală a 

Iluminismului a dus şi la prăbuşirea acelei Republici creştine decretată de edictul 

împăratului Teodosie cel Mare din anul 380.  

Dacă în Apusul Europei, prin Pacea de la Vestfalia, �Res publica Christiana� 

(Republica creştină) lua sfârşit, în schimb, în Ţările Române � din vremea aceea � se 

afirma în chip învederat � şi prin receptarea şi traducerea legislaţiei nomocanonice � 

cultura bizantină, iar Republica creştină era la ea acasă.  

Spre deosebire de Europa de Vest � unde religia nu mai constituia un liant pentru 

unitatea statală, ci pentru separaţie, dictat de principiul �cujus regio, ejus religio�, � în 

Ţările Române, din vremea aceea, religia ortodoxă � unica religie a subiecţilor de drept ai 

Principilor celor două Ţări româneşti (Valahia şi Moldova) � era atât fermentul unităţii 

săpiritual-religioase, cât şi al celei politico-statale.  

De aceea, la noi, la români, � in illo tempore (la vremea aceea) � nu s-a pus 

problema libertăţii religioase, şi, ipso facto, a demnităţii umane, ca în Ţările sau Statele din 

Vestul Europei, fiindcă poporul român avea şi mărturisea doar o singură credinţă 

religioasă, şi aceea de sorginte apostolică, a cărei învăţătură era de altfel caracterizată de 

dragostea faţă de om, pentru care Mântuitorul Iisus Hristos se întrupase pentru a-i restaura 

făptura cea dintâi.  

La români, se vor întâlni aceste realităţi de-abia în anul 1700 � când, prin Actul 

Uniaţiei, o parte din Românii transilvăneni � ademeniţi de promisiunile dezrobirii sociale � 

au trecut sub jurisdicţia canonică a Papei.  

În Ţările Române, din secolul al XVII-lea, se afirmă şi idei cu un pronunţat caracter 

umanist, datorită atât activităţii unor cărturari umanişti, precum, de exemplu, Udrişte 

Năsturel şi mitropoliţii Teofil şi Ştefan ai Ţării Româneşti şi Varlaam al Moldovei etc., - 

care au avut şi preocupări de natură canonică, cât şi, măsurile luate de unii Domnitori 

cărturari, cu concepţii şi atitudini umanist-creştine, care au reuşit să înscrie pe români în 

aria culturii religioase, juridice şi sociale europene, de sorginte atât bizantină, cât şi vest-

europeană, aşa după cum ne adeveresc şi textul celor trei Pravile tipărite în limba română 

din acest secol, şi anume, Pravila de la Govora (1640), Pravila lui Vasile Lupu (Iaşi, 1646) 

şi Pravila lui Matei Basarab (Târgovişte, 1652). 

                                                 
1 L. M. Ferrer, La vittoria del principio cujus regio eius religio. Le clasole religiose della pace di Vestfalia 
(1648), în Fontes. Documenti fondamentali di storia della Chiesa, Ed. San Paolo, Milano, 2005, p. 419. 



 6

Despre Pravilele tipărite, în limba română, din secolul ale XVII-lea, s-a spus că 

acestea au fost �şi un factor de unitate europeană�2 în materie legislativă. Într-adevăr, 

printre altele, aceste Pravile, - care au avut şi darul de a statornici şi o relaţie �� între 

cultura noastră juridică şi aceea a Renaşterii italiene şi a glosatorilor�, pe care, �obiceiul n-

ar fi putut-o stabili în nici un chip, la acea dată�3, fiindcă, în epoca respectivă, �jus 

positivum� (dreptul scris) câştigase deja vis-a-vis de obiceiul4 juridic dreptul de 

preeminenţă în cetate, - au avut darul de a înscrie Ţările Române şi în aria patrimoniului 

culturii juridice europene, contribuind astfel la afirmarea unităţii europene şi în materie 

legislativă. 

Or, această realitate n-a fost reţinută nu numai de Istoriile Dreptului românesc şi de 

cele ecleziastice, dar nici de istorici ai vechii literaturi române � exceptând câteva nume � 

care au scos �literatura religioasă� din câmpul lor de cercetare şi investigaţie, şi, ipso facto, 

au omis astfel pe �eternii noştri păzitori ai solului veşnic�5, adică pe ctitorii culturii 

româneşti, prejudiciind în felul acesta imaginea reală a acestei culturi naţionale, din care 

face parte integrantă şi cultura juridico-canonică a Ţărilor Române din epoca feudală. 

Pravilele tipărite în limba română din secolul al XVII-lea fac într-adevăr parte din 

patrimoniul culturii româneşti, al cărei conţinut este divers şi bogat. Din nefericire, istoricii 

acestei culturi � fie ei de formaţie teologică, juridică, canonică, literară, filosofică, 

sociologică etc. � le-au abordat doar prin prisma pregătirii lor. Excepţiile sunt rare, şi aşa 

se şi explică faptul că unii dintre aceştia au scos din studiile şi lucrările lor aspecte şi 

realităţi care nu cădeau sub imediata cunoaştere şi preocupare a evaluării acestui 

patrimoniu al culturii româneşti sau nu se supuneau criteriilor de orientare ideologică sau 

partinică ale epocii respective.  

În studiile şi lucrările de specialitate, privind Pravilele tipărite în limba română din 

secolul al XVII-lea, se constată că autorii lor n-au reuşit să ajungă nici la acele sinteze 

integratoare care să ne dea o imagine completă asupra instituţiilor juridice şi canonice din 

acest secol.  

                                                 
2 Vl. Al. Georgescu, Trăsăturile stilistice ale dreptului feudal românesc, în vol. Istoria dreptului românesc, 
vol. I, Ed. Academiei RSR, Bucureşti, 1980, p.225. 
3Ibidem, p.225. 
4 Printr-o celebră Constituţie imperială, edictată în anul 319, împăratul Constantin cel Mare (306-337) 
prevăzuse că obiceiul putea abroga legea scrisă contrară (cf. Codex Justiniani, 8, 52, 2).  
5 G. Călinescu remarca faptul că istoricii literaturii au izolat �culturalul de artistic�, şi au supus întregul 
material documentar �la aceleaşi metode strict literare. Desigur, în chipul acesta, - remarca G. Călinescu - 
<literatura religioasă> (evangheliare, psaltiri, praxii etc.) au fost ca şi înlăturate, şcoala ardeleană trecută în 
zbor� (G. Călinescu, Istoria literaturii române de la origini până în prezent, Ed. Semne�94, Bucureşti, 2003, p. 
5, 9). 



 7

Într-adevăr, autorii lor s-au mulţumit să întocmească doar analize parţiale, ceea ce 

nu le-a îngăduit să abordeze problematica instituţiilor juridice şi canonice în toată 

complexitatea conţinutului şi a formelor lor de manifestare.  

În anul 1980, profesorul Ioan Ceterchi remarca şi el că responsabilii cu întocmirea 

volumelor Istoriei dreptului românesc n-au găsit nu numai lucrări de sinteze integratoare, 

rezultate ale unei investigaţii ştiinţifice, ci nici monografii şi studii analitice 

corespunzătoare, fiindcă în unele domenii acestea �lipseau cu desăvârşire. Iată de ce autorii 

au fost adesea obligaţi � remarca profesorul � să facă muncă de <pionierat>, adică să 

păşească la cercetări analitice, pe care să le sfârşească cu alte sinteze�6.  

Dar, nu aceeaşi părere au despre �munca de pionierat� a responsabililor cu 

întocmirea acestor volume istoricii zilelor noastre. De pildă, unul dintre aceştia scria nu de 

mult că, �în pofida prestigioaselor semnături�, cei care au prezentat instituţiile juridice în 

această lucrare nu aduc �o contribuţie esenţială� asupra problematicii lor, �ci se limitează 

doar la consemnarea selectivă a concluziilor provenite din cercetări anterioare�7.  

Aceste concluzii, provenite din studii de cercetare întreprinse de diferiţi autori de-a 

lungul timpului, n-au fost reiterate sau consemnate selectiv doar de autorii acestei Istorii a 

dreptului românesc - singura de altfel care se poate totuşi revendica ca o lucrare de 

cercetare, de sinteză, în domeniu, - ci şi de semnatarii altor lucrări, de unde şi lipsa unei 

documentaţii de primă mână. De altfel, chiar în această Istorie a dreptului românesc, textul 

legii pravilnice este doar în treacăt menţionat sau analizat, ba, mai mult, şi atunci când 

avem cazuri fericite de trimitere la textul Pravilelor tipărite în limba română, din secolul al 

XVII-lea, acesta este analizat doar prim prisma istoricului sau a juristului, şi foarte rar prin 

aceea a canonistului şi a teologului, deşi conţinutul acestora este unul eminamente juridico-

canonic şi teologic.  

Iată, deci, şi câteva considerente care ne-au determinat ca, în Proiectul tezei noastre 

de doctorat, să apelăm mai întâi la textul propriu-zis al Pravilelor, - pe care am ţinut să-l 

reproducem integral sau parţial, atunci când realitatea ne-a impus-o, - şi apoi la evaluările 

şi concluziile provenite din diferite contribuţii în domeniul muncii de cercetare ştiinţifică 

privind diferitele subiecte sau teme abordate în cuprinsul acestora, pe care le-am abordat şi 

prezentat însă în lumina doctrinei canonice şi nomocanonice şi, în general, a învăţăturii de 

credinţă, creştină, ortodoxă. 

Cercetători avizaţi, din zilele noastre, au remarcat faptul că stadiul cercetărilor 

actuale ne relevă �� numeroase lacune rămase nerezolvate în dreptul românesc�, pe care 
                                                 
6 Ioan Ceterchi, Prefaţă, la Istoria dreptului românesc, vol. I, �, p. 9. 
7 Florenţa Ivaniuc, Instituţia hotărniciei în Ţara Românească. Secolele al XIV-lea al XVIII-lea, Ed. 
Academiei Române, Bucureşti, 2003, p. 15. 



 8

însă nu doar �o activitate concertată a istoricilor şi a juriştilor le-ar putea rezolva�8, ci una 

de natură inter şi pluridisciplinară, în care canoniştii şi teologii trebuie să-şi aducă o 

contribuţie definitorie, fiindcă, fără aportul lor, instituţiile juridice şi canonice din epoca 

feudală românească rămân încă incomplet cercetate şi prezentate. 

Aşa după cum se va putea constata şi din textul lucrării noastre, subiectul temei a 

fost abordat interdisciplinar (teologic, canonic, juridic şi istoric), iar cercetarea instituţiilor 

juridice şi canonice reglementate de Pravilele tipărite în limba română din secolul al XVII-

lea a fost făcută atât prin prisma orientării canonistului şi a teologului ortodox, cât şi a 

istoricului instituţiilor medievale româneşti. 

Unul dintre domeniile mai puţin studiate şi cunoscute de juriştii şi istoricii zilelor 

noastre continuă să rămână Dreptul nomocanonic sau pravilnic, şi, ipso facto, instituţiile 

juridico-canonice pe care acestea le reglementează. De această realitate ne-am putut 

convinge şi în demersul muncii noastre de cercetare ştiinţifică privind instituţiile juridice şi 

canonice prevăzute de Pravilele tipărite în limba română din secolul al XVII-lea, de unde şi 

caracterul de pionierat al acesteia, întrucât referinţele pe care le aflăm prin unele studii, 

tratate sau manuale de specialitate sunt fie parţiale sau lapidare, - care se reduc uneori doar 

la generalităţi repetitive - fie lacunare atât în privinţa documentaţiei, cât şi a analizei 

hermeneutice a conţinutului textului Pravilelor.  

Până în prezent, nu avem însă nu numai o lucrare de sinteză, cu o viziune 

integratoare, privind aceste instituţii juridice şi canonice prevăzute de Pravilele tipărite în 

secolul al XVII-lea, dar nici studii de specialitate care să prezinte una sau mai multe 

asemenea instituţii aşa după cum rezultă ele din textele respectivelor Pravile sau 

Nomocanoane. 

Unii jurişti din zilele noastre recunosc şi faptul că �� simpla abordare a legilor � 

este insuficientă, fiind nevoie şi de o perspectivă istorică asupra Dreptului�9. Într-adevăr, 

lipsa acestui studiu al Dreptului, şi, în general al legislaţiei, şi din perspectiva istorică, nu 

îngăduie celui chemat să interpreteze şi să aplice legea să-i cunoască atât geneza ei, cât şi 

procesul evolutiv al formulării conţinutului ei, de unde şi necesitatea imperioasă ca juristul 

şi canonistul să aibă şi o pregătire adecvată � fie ea şi succintă � şi în istoria dreptului şi a 

instituţiilor sale de la origini până în prezent.  

Fără îndoială, cine n-a studiat Dreptul roman - şi îndeosebi Dreptul bizantin - care, 

din nefericire, nu mai este studiat la Facultăţile de Drept din ţara noastră, ci doar în cadrul 

disciplinei Dreptul canonic din cadrul Facultăţilor de Teologie, dar şi acolo destul de 

                                                 
8 Ibidem. 
9 Vl. Hanga şi M. D. Bocşan, Curs de drept privat roman, ed. a II-a, Ed. Universul juridic, Bucureşti, 2006, p. 
13. 



 9

sumar, - nu poate desluşi şi prezenta cum se cuvine atât sensul dispoziţiilor legislaţiei 

bizantine, pravilnice, - receptată de Dreptul feudal românesc - cât şi pe cel al instituţiilor la 

care acestea fac referinţă expresă.  

În literatura juridică românească, de astăzi, nu puţine sunt afirmaţiile privind Dreptul 

canonic sau nomocanonic care să nu frizeze fie ignoranţa totală, fie superficialitatea 

abordării Dreptului bizantin, de stat şi ecleziastic. De pildă, într-un Curs de drept privat 

comparat se afirma eronat că, �din secolul XVII, dreptul imperial se desparte de canoanele 

bisericeşti�10.  

Pravilele tipărite în limba română, din secolul al XVII-lea, au avut tocmai darul să 

infirme asemenea afirmaţii eronate, întrucât, în Nomocanoane, dreptul bizantin se 

regăseşte cu dreptul canonic într-un �Corpus juris� unitar, cu aplicabilitate atât în sfera 

civilă, cât şi în cea religioasă, de unde şi caracterul juridico-canonic, sui-generis, al unor 

instituţii prevăzute de dreptul pravilnic, bizantin, receptat şi aplicat şi în Ţările Române. 

Iată, de ce, considerăm că cercetarea acestei legislaţii nomocanonice, pravilnice, şi 

prezentarea instituţiilor juridice şi canonice la care aceasta face referinţă, au darul să aducă 

nu numai un spor în cunoaşterea Dreptului bizantin, dar şi a istoriei vechiului Drept 

românesc, şi, ipso facto, a instituţiilor sale juridice şi canonice, fără de care nu vom putea 

niciodată înţelege nici procesul evolutiv al gândirii juridice româneşti. 

În Proiectul tezei noastre de doctorat - în care am examinat cu atenţie textul celor 

trei Pravile tipărite în limba română (Pravila Mică, Pravila lui Vasile Lupu şi Pravila Mare) 

- am învederat şi modul în care alcătuitorii acestora au înţeles textul acestei legislaţii, au 

reafirmat şi reactivat principiile juridice şi canonice enunţate de acestea şi au prevăzut 

pedepse pentru diferite infracţiuni, ţinând seama atât de legea divină şi de cea canonică, cât 

şi de epoca în care au trăit.  

Pentru a avea însă o viziune integratoare asupra acestei geneze a legislaţiei 

nomocanonice, tipărită în secolul al XVII-lea în limba română, şi îndeosebi a receptării şi 

aplicării ei, am făcut şi o prezentare şi a  Pravilelor slavo-române şi a celor româneşti din 

secolul precedent (XVI), şi, atunci când a fost cazul, am trimis la textul lor. 

Din paginile Proiectului tezei mele de doctorat, cititorul � avizat sau mai puţin 

familiarizat cu textul legislaţiei pravilnice � are mai întâi posibilitatea să ia cunoştinţă 

despre etapele procesului de receptare a Dreptului bizantin în aria de formare a poporului 

român.  

De asemenea, acesta are posibilitatea să ia cunoştinţă de conţinutul acelor Colecţii 

de legiuiri bizantine care au circulat pe pământul românesc, şi ale căror norme au fost 

                                                 
10 Aurel Bonciog, Curs de drept privat comparat, Ed. Universul Juridic, Bucureşti, 2010, p. 57. 



 10

aplicate atât de Domnie, cât şi de Biserică,  adică de principalele două instituţii de bază ale 

societăţii medievale româneşti.  

Lucrarea oferă cititorului nostru şi posibilitatea de-al introduce în istoria vechilului 

Drept românesc scris, din care cel canonic şi cel pravilnic au fost şi sunt elementele sale 

constitutive. Or, tocmai în temeiul normelor prevăzute de legislaţia canonică şi 

nomocanonică au fost reglementate de Pravilele tipărite, în limba română, în secolul al 

XVII-lea, şi instituţiile juridice şi canonice din Ţările Române.  

De exemplu, din textul lucrării noastre, despre Domnie, care a fost principala 

instituţie juridică a Ţărilor Române din vremea aceea, cititorul va afla că aceasta a găsit în 

instituţia monarhiei bizantine topos-ul sau modelul ei. Având ca precedent modelul 

bizantin, românii au adoptata ca formă de stat monarhia feudală fiindcă �� ideologia şi 

structurile bizantine puteau ajuta la centralizarea statului şi la consolidarea 

independenţei�11.  

De la monarhia bizantină, instituţia juridică a Domniei şi-a împropriat multe dintre 

elementele structurii sale, ca, de exemplu, titulatura domnului, concepţia teocratică asupra 

puterii absolute, alegerea sa divină, consfinţită prin actul ungerii cu Mir sfinţit, cumulul 

prerogativelor de laice şi ecleziastice, asocierea la domnie etc. 

Printre prerogativele Domnului, la loc de frunte a fost prerogativa legiuitoare, pe 

care a întruchipat-o în mod plenar şi Bazileul Imperiului roman de Răsărit, pe care Domnii 

Ţărilor Române l-au avut ca model şi în privinţa exercitării puterii legislative, judecătoreşti 

şi executive.  

Fiind unicul legiuitor al Ţării, Domnul şi-a exercitat prerogativa sa legiuitoare prin 

emiterea de decizii domneşti, cunoscute sub numele de �hrisoave�, �aşezăminte�, 

�testamente� etc., care i-au oferit domniei �un sistem juridic evoluat şi complet, care 

permitea soluţii pentru toate problemele laice şi bisericeşti�12.  

Această prerogativă legiuitoare a Domnului Ţării, care �n-a fost contestată nici chiar 

de turci�, a fost �exercitată de Domn de obicei după consultarea cu sfatul domnesc şi chiar 

cu adunarea stărilor�13. Într-adevăr, documentele istorice şi juridice al vremii de atunci ne 

atestă faptul că, în privinţa exercitării prerogativei judecătoreşti, domnul judeca de obicei 

împreună cu Sfatul (Divanul) domnesc, �dar hotărârea o da el, care avea dreptul să judece 

şi uneori judeca singur, atât în pricini civile, cât şi în pricini penale, mai ales de trădare 

                                                 
11 Petre Strihan, Organizarea de stat. Structura generală, în vol. Istoria dreptului românesc �, vol. I, p. 250. 
12 Ibidem, p. 253. 
13 Ibidem. 



 11

(hiclenie), în care uneori domnii au condamnat şi executat fără dovezi şi fără proceduri de 

judecată�14.  

Împotriva acestei atitudini, cu caracter despotic, de sorginte levantină, a reacţionat 

cu vehemenţă � în repetate rânduri � marii boieri ai Ţării, care au izbutit să smulgă din 

mâinile lui Leon Tomşa hrisovul din 15 iulie 1631, prin care se interzicea Domnitorului să 

condamne la moarte boieri fără judecata Divanului. De asemenea, documentul din 18 

august 1668, emis de Radu Leon, fiul lui Leon Tomşa, ne certifică că Domnul trebuia să 

judece �cu boierii divanului, precum iaste legea şi obiceiul ţării�.Or, în ciuda acestor 

interdicţii impuse de boierii divaniţi, Domnii Ţărilor Române au continuat �până la prima 

jumătate a secolului al XVIII-lea să exercite uneori dreptul lor de a judeca de unul singur, 

ca de exemplu Constantin Brâncoveanu sau Nicolae Mavrocordat�15. 

Cât priveşte Biserica, - cea de-a doua instituţie de bază a acelei �Respublica 

christiana�, din primul mileniu16, din Imperiul roman de Apus şi din cel de Răsărit, - se 

poate constata că �Ecclesia� (Biserica) a continuat să urmeze atât �jure romano�, cât şi 

�jure bizantino�, ale căror prevederi se regăsesc de altfel în legislaţia transferată de Pravile 

şi în Ţările Române.  

În această legislaţie, de sorginte bizantină, fie ea laică sau ecleziastică, s-a precizat 

în mod învederat că Bazileul se îngrijea doar de �treburile din afară ale Bisericii�, aşa după 

cum declarase odinioară împăratul Constantin cel Mare la Soborul de la Niceea din anul 

325, şi în secolul al XVII-lea, la români, Matei Basarab, care declara că mitropolitul şi 

episcopii Ţării �au întâietate în această treabă a credinţei�17.  

În exercitarea prerogativei sale de şef al Bisericii pentru treburile ei �din afară�, 

Domnul a avut dreptul: �a) să decidă înfiinţarea de mitropolii, episcopii, mănăstiri sau 

mutarea reşedinţelor; b) să numească şi să revoce pe mitropolit, pe episcopi şi pe egumenii 

mănăstirilor; c) să reglementeze competenţa de judecată a organelor bisericeşti şi să o 

coordoneze cu competenţa organelor laice; d) să reglementeze activitatea cultelor străine 

aflate în ţară; e) să decidă sau să revoce închinarea unei mănăstiri către un aşezământ 

religios din străinătate�18.  

 Documentele vremii ne atestă faptul că, şi în exercitarea acestei prerogative, 

Domnul a consultat întotdeauna Sfatul domnesc şi uneori şi Adunarea stărilor. De altfel, 

                                                 
14 Ibidem, p, 254. 
15 Ibidem. 
16 A se vedea N. V. Dură, Le Régime de la synodalité selon la législation canonique, conciliaire, 
oecuménique, du Ier millénaire, Ed. Ametist 92, Bucureşti, 1999, p. 267-382. 
17 Document din 28 februarie 1645, în Biblioteca Academiei Române, nr. CCCXCVII/47. 
18 Petre Strihan, Organizarea de stat. Structura generală, în vol. Istoria dreptului românesc �, vol. I, p. 256. 



 12

principial cel puţin, numirea ierarhilor Ţării s-a făcut întotdeauna de Domn de comun 

acord cu Divanul, dar învestitura acestora o făcea Domnul prin acordarea cârjei arhiereşti. 

Tot Domnul era cel care intervenea la Poartă şi la Patriarhia ecumenică pentru 

acordarea binecuvântării noului mitropolit al ţării. De asemenea, la numirea şi revocare 

ierarhilor, �domnia respectă normele dreptului canonic: numirile sunt precedate de o 

alegere canonică (�ipopsifierea�), iar destituirile sunt urmate de caterisire�19.  

Exceptând unele cazuri, tot domnitorii Ţării au fost aceia care au apărat vechiul 

statut juridico-canonic de autocefalie şi autonomie al Bisericilor în faţa pretenţiilor 

hegemonice afişate de Patriarhia de Constantinopol20 chiar şi în timpul stăpânirii otomane. 

De pilă, deşi mitropolitul Luca fusese caterisit de Patriarhia ecumenică în anul 1616, el a 

rămas în Scaun �prin hotărârea domniei; în 1631, Leon Tomşa, cu adunarea stărilor, a 

hotărât că mitropolitul, episcopii şi egumenii sunt cei aleşi din ţară, Patriarhul urmând să 

dea numai blagoslovenia, iar în 1732, mitropolitul Ştefan a înştiinţat Patriarhia că e numit 

mitropolit fără să ceară vreo întărire: În Moldova, aceiaşi regulă este atestată de izvoare � 

Grigore Ureche scrie că mitropolitul Teoctist a fost pus de Iuga (1399-1400) cu 

blagoslovenia patriarhului de Ohrida, Dimitrie Cantemir arată că mitropolitul nu e suspus 

nici unui patriarh, că domnul după numirea şi după ipopsifirea lui în ţară, cere ecdosis de la 

patriarh, care nu-l poate refuza�21. 

Urmând rânduiala şi practica bizantină, Domnul Ţării a fost şi acela care îşi dădea 

acordul şi pentru numirea egumenilor, în urma recomandării făcută de mitropolitul sau 

episcopul locului, aşa după cum prevăzuse şi canonul 4 al Sinodului IV ecumenic 

(Calcedon, 451), care constituie până astăzi adevărata Constituţie a monahismului 

ortodox22.  

Desigur, şi din aceste succinte mărturii furnizate de istoriografia vremii şi reţinute şi 

de istoricii dreptului românesc, se poate constat că românii, din perioada feudală, au avut 

nu numai conştiinţa independenţei politice şi administrative a Ţărilor lor, ci şi a Bisericii 

lor, care în termeni de doctrină canonică se exprimă prin noţiunea de autocefalie. De aceea, 

această realitate, care este atestată în chip expres şi de Pravila ce Mare, trebuie cunoscută,  

valorificată şi exprimată şi de istoricii, teologii şi canoniştii Bisericii noastre ori de câte ori 

                                                 
19 Ibidem. 
20 Vezi, N. V. Dură, 120 de ani de la recunoaşterea Autocefaliei (1885-2005) şi 80 de ani de la întemeierea 
Patriarhiei Române (1925-2005), în BOR, CIII (2005), nr. 1-3, p. 444-456; Idem, Forme şi stări de 
manifestare ale autocefaliei Bisericii Ortodoxe Române. Mărturii istorice, ecleziologice şi canonice, în vol. 
Autocefalia, libertate şi demnitate, Ed. IBMBOR, Bucureşti, 2010, p. 113-155. 
21 Petre Strihan, Organizarea de stat. Structura generală, în vol. Istoria dreptului românesc �, vol. I, p. 257. 
22 Vezi, N. V. Dură, Monahii, al treilea element constitutiv al Bisericii, în BOR, CXXI (2003), nr. 7-12, 
p.469-483; Idem, Monahismul în Dacia Pontică. �Călugării sciţi (daco-romani) şi contribuţia lor la 
afirmarea unităţii ecumenice şi la dezvoltarea culturii umanist-creştine europene, în BOR, CXXII (2004), nr. 
3-4, p. 347-357. 



 13

Scaunul de Constantinopol îşi arogă pretenţii hegemonice care vizează statutul juridico-

canonic al primatului papal23, străin de duhul autentic al Ortodoxiei primului mileniu24, aşa 

după cum ne confirmă de altfel şi legislaţia ei canonică ecumenică25. 

Principala instituţie juridico-canonică reglementată de Pravilele tipărite în limbă 

română, din secolul al XVII-lea, a fost aceea a Mitropoliei.  

În Pravilele tipărite în limba română, în secolul al XVII-lea, Mitropolia şi 

conducătorul ei, recte Mitropolitul, ocupă un loc aparte, dând astfel expresie învederată 

atât ideologiei şi mentalităţii bizantine, cât şi realităţii româneşti din acea epocă. 

După constituirea Statelor româneşti şi legitimarea lor de către Imperiul bizantin 

prin cele două căpetenii ale sale, bazileul şi patriarhul, în secolul al XIV-lea, Mitropolia şi 

Domnia sunt principalele instituţii de bază ale societăţii româneşti medievale.  

În statele feudale, româneşti, în vârful ierarhiei ecleziastice s-au aflat mitropoliţii. 

Dacă la conducerea statului s-a aflat domnitorul, în schimb, la conducerea Bisericii s-a 

aflat Mitropolitul, fiind practic a doua persoană în stat după Domn. Desigur, acest sistem 

aminteşte de bicefalia Bizanţului, �deşi acolo - ca şi la noi - primul şi ultimul cuvânt îl avea 

în fapt domnul�26. 

Din documentele vremii respective, rezultă că mitropoliţilor le revenea sarcina de a 

unge pe domn, de a întocmi anaforale, de a lua parte activă la promulgarea actelor 

legislative ale statului, de a exercita atribuţii judecătoreşti, de a redacta Cărţi de blestem27 

în cadru procedurii juridice de hotărnicie etc., de unde şi necesitatea ca reşedinţa lor să fie 

în cetatea de Scaun a Domnului. 

                                                 
23 Referitor la primatul papal, revendicat de episcopul Romei, unii teologi ortodocşi au arătat că acesta este 
clădit pe falsuri (Donatio Constantini şi Decretalele lui Pseudo Isidor) şi pe denaturarea unor texte sinodale. 
(A se vedea, de exemplu, Michael Whelton, Papi şi patriarhi. O perspectivă ortodoxă asupra pretenţiilor 
romano-catolice, trad. V. Baidoc, Ed. Theosis, Oradea, 2010, p. 166-196). S-a spus de asemenea că �� ceea 
ce separă Roma şi Ortodoxia este rolul exact al papei în conducerea Bisericii universale. Schisma este, mai 
mult sau mai puţin, o dispută politică. Dacă, prin urmare, papa e dispus să facă anumite concesii în privinţa 
prerogativelor sale, atunci Biserica Ortodoxă ar trebui să fie capabilă să recunoască din nou primatul 
Episcopului Romei, ne mai rămânând nici un obstacol de trecut�. Or, �dificultatea în privinţa acestei opirnii 
constă în faptul că ea nu este şi nu a fost vreo dată convingerea Bisericii Ortodoxe� (Clark Carlton, Adevărul 
ortodoxiei faţă de catolicism: ce trebuie să ştie fiecare romano-catolic despre Biserica Ortodoxă,  trad. D. 
Dâscă, Ed. Ecclesiast, Sibiu, 2010, p. 13). 
24 Vezi, N. V. Dură, The "Petrine primacy": the role of the Bishop of Rome according to the canonical 
legislation of the ecumenical councils of the first millennium, an ecclesiological-canonical evaluation, în The 
Petrine ministry: Catholics and Orthodox in dialogue: academic symposium held at the Pontifical Council for 
Promoting Christian Unity, ed. Walter Kasper, New York, Newman Press, 2006, p 164-184; Idem, Episcopul 
Romei şi statutul său canonic. Scaunul apostolic al Romei şi procesul de refacere a unităţii creştine 
ecumenice, în Ortodoxia, LVIII (2007), nr.1-2, p. 7-34. 
25 Idem, Le Régime de la synodalité selon la législation canonique, conciliaire, oecuménique, du Ier 
millénaire, Ed. Ametist 92, Bucureşti, 1999, p. 287-382. 
26Gh. Cronţ, Biserica şi statul feudal, în vol. Istoria dreptului românesc �, vol. I, p. 370. 
27 În Ţara românească, prima Carte de blestem cunoscută până în prezent, privind probleme de hotar, a fost 
emisă de Mitropolitul Grigorie prin anii 1630-1632, şi se adresa preoţilor, dar şi orăşenilor �mici şi mari ot 
varoş Bucureşti�, adică din oraşul Bucureşti. Doar aceştia aveau drept de mărturie pentru o moşie a mănăstirii 
Banului (din episcopia Buzăului) (DRH, B, XXIII, nr. 53). 



 14

Documentele Ţărilor Române din secolul al XVII-lea ne certifică de altfel faptul că 

Mitropolitul era şi cel care legitima pe Domnii Ţării, şi la care apelau nu numai boierii, ci 

întreg norodul atunci când se simţeau îndreptăţiţi de aceştia, adeseori în conivenţă cu 

�grecii� veniţi �din Ţarigrad�. 

Pe lângă activitatea sa judiciară, Biserica a avut şi o competenţă judecătorească, aşa 

cum afirmă şi Predosloviile vechilor legiuiri, al căror text autentic era de obicei dat în 

custodia mitropoliţilor. Dacă în elaborarea diferitelor acte normative, mitropoliţii aveau 

doar rolul de consilieri, �iar alteori urmau să-şi dea un asentiment, sub forma unei 

�binecuvântări�, a cărei valoare ţinea mai mult de domeniul formei decât de cel al 

fondului�, în schimb, în momentul în care au apărut legile scrise, �promulgarea lor avea un 

îndoit aspect: laic şi religios�28. 

Aşa după cum se va pute constata şi din analiza textului Pravilelor tipărite în limba 

română, din secolul al XVII-lea, instituţia Mitropoliei şi reprezentatul ei, Mitropolitul 

Ţării, s-au bucurat de o atenţie deosebită din partea alcătuitorilor acestora, care au găsit în 

legislaţia canonică a Bisericii ecumenice şi în legislaţia imperială, bizantină, privind 

diferite chestiuni ale Bisericii, � transferată  în Colecţii cunoscute sub numele de 

Nomocanoane sau Pravile � temeiul pentru statutul lor canonic şi juridic.  

În aceleaşi Pravile se precizează atât competenţa judiciară, cât şi cea judecătorească 

a Bisericii, exercitată de ierarhii ei şi de împuterniciţii lor în spiritul dispoziţiilor de 

principiu enunţate de legislaţia canonică, ecumenică, din primul mileniu, la care şi 

Pravilele alcătuite şi tipărite în limba română, din secolul al XVII-lea, fac într-adevăr 

trimiteri din abundenţă.  

Încheiem aceste pagini � în care am încercat să rezumăm conţinutul Proiectului tezei 

noastre şi să învederăm ideile forţă care ne-au călăuzit în alcătuirea acestuia � cu 

convingerea că acestea vor oferi atât cititorului avizat, cât şi celui care nu are încă o 

pregătire canonică, juridică şi istorică, posibilitatea să constate că lucrarea noastră aduce o 

contribuţie reală � bazată pe mărturii documentare de primă mână şi pe o bogată literatură 

de specialitate � şi la cunoaşterea instituţiilor juridice şi canonice reglementate de cele trei 

Pravile, tipărite în limba română din secolul al XVII-lea, adică Pravila de la Govora 

(1640), Pravila lui Vasile Lupu (1646) şi Pravila lui Matei Basarab (1652). 

 

Cuvinte cheie: Pravila de la Govora, Pravila lui Vasile Lupu, Pravila lui Matei 

Basarab, instituţii juridice şi canonice 

 

                                                 
28Gh. Cronţ, Competenţa judecătorească, în vol. Istoria dreptului românesc �, vol. I, p. 372. 



 15

 

 

Bibliografie Selectivă: 

 

 

A.  IZVOARE 

 

 Anciens documents de droit roumain, vol. I-II, Paris-Bucureşti, 1930-1931. 

BUJOREANU IOAN, Colecţiunea de legiuirile României vechi şi cele noui, vol. III, Bucureşti, 1885. 

CANTEMIR DIMITRIE, Descriptio Moldaviae, ed. Gh. Guţu, Bucureşti, 1973. 

***Cartea românească de învăţătură, ed. crt., Bucureşti, 1961. 

Canoanele Bisericii ortodoxe, ed. I.N. Floca, Sibiu, 1991. 

***Documente privind istoria României, seria A, veac XVII, vol. II, Bucureşti, 1951-1956. 

***Documenta Romaniae Historica, seria A, vol. I, II şi V şi seria B, vol. I, II, V şi XXV, Bucureşti, 1965-

1988. 

GHIBĂNESCU GHEORGHE, Ispisoace şi zapise, vol. III şi XXIII, Iaşi -Huşi, 1906-1933. 

IORGA NICOLAE, Studii şi documente cu privire la istoria românilor, vol. V-VI, Bucureşti, 1901-1916. 

***Îndreptarea legii, ed. crt., Bucureşti, 1962. 

Pidalion Cârma Bisericii Ortodoxe, ed. Neofit, Patriarh al Constantinopolului, trad. V. Costachi, Ed. 

Credinţa strămoşească, Iaşi, 2007. 

Pravila bisericească de la Govora, ed. Gheorghe I. Petre � Govora, Ed. Tribuna, Rm. Vâlcea, 2004. 

Sintagma sfintelor şi dumnezeeştilor canoane, (Sintagma ateniană), ed. G.A. Rhali � M. Potli, vol. I-VI, 

Atena, 1852-1859. 

 Surete şi izvoade, vol. III şi XXII, Iaşi, 1906-1933. 

 

 

 

 

B.  LUCRĂRI GENERALE 

 

BERECHET ŞTEFAN, Istoria vechiului drept românesc. I. Izvoarele, Iaşi, 1933. 

BITOLEANU ION, Istoria dreptului românesc, Constanţa, 2004. 

CARTOJAN NICOLAE, Istoria literaturii române vechi, vol. II, Bucureşti, 1942. 

CERNEA EMIL, Istoria statului şi dreptului românesc, vol. I, Bucureşti, 1976. 

CERNEA EMIL, MOLCUŢ EMIL, Istoria statului şi dreptului românesc, ed. a VI-a, Bucureşti, 1998. 

COSTĂCHEL M., PANAITESCU P.P., CAZACU A., Viaţa feudală în Ţara Românească şi Moldova 

(secolele XIV-XVII), Bucureşti, 1957. 

DURĂ V. NICOLAE, Dreptul nomocanonic, în �În justiţie�, 2002, nr. 17, p. 19; nr. 18, p. 19. 

DUŢU ALEXANDRU, Sinteză şi originalitate în cultura română (1650-1848), Bucureşti, 1972. 



 16

ERBICEANU C., Material inedit pentru istoria dreptului canonic oriental, în �Biserica Ortodoxă Română�, 

1892-1893, p. 319-334. 

FIROIU DUMITRU, Istoria statului şi dreptului românesc, Bucureşti, 1976. 

FLOCA N. IOAN, Drept canonic ortodox. Legislaţie şi administraţie bisericească, vol. I-II, Ed. IBMBOR, 

Bucureşti, 1990. 

FOTINO GEORGE, Pagini din istoria dreptului românesc, Bucureşti, 1972. 

GEORGESCU CRISTINA, Teoria generală a dreptului, Constanţa, 2000. 

GEORGESCU VALENTIN, Bizanţul şi instituţiile româneşti până la mijlocul secolului al XVIII-lea, 

Bucureşti, 1980. 

HANGA VLADIMIR, Istoria statului şi dreptului românesc, vol. I, ed. a III-a, Bucureşti, 1957. 

HERLEA ALEXANDRU, Studii de istorie a dreptului, vol. I, Cluj-Napoca, 1983. 

 Studii de istorie a dreptului românesc, vol. I-II, Cluj-Napoca, 1985. 

***Instituţii feudale din Ţările Române. Dicţionar, Bucureşti, 1988. 

IORGA NICOLAE, Istoria bisericii româneşti şi a vieţii religioase a românilor, vol. I, ed. a II-a, Bucureşti, 

1929. 

***Istoria dreptului românesc, vol. I-II, Bucureşti, 1980-1984. 

***Istoria românilor, vol. IV, Ed. Enciclopedică, Bucureşti, 2010. 

LONGINESCU ŞTEFAN, Istoria dreptului românesc. Din vremurile cele mai vechi şi până azi, Bucureşti, 

1908. 

MILAŞ, N., Dreptul bisericesc oriental, trad. D. I. Cornilescu şi V. S. Radu, revăzută de I. Mihălcescu, 

Bucureşti, 1915. 

MOLCUŢ EMIL, Drept roman, ed. a VI-a, Bucureşti, 2002. 

PANAITESCU P. P., Contribuţii la istoria culturii româneşti, Bucureşti, 1971. 

PASCU ŞTEFAN, HANGA VLADIMIR, Crestomaţie pentru studiul istoriei statului şi a dreptului RPR, vol. 

II-III, Bucureşti, 1958-1963.  

PERETZ IOAN, Curs de istoria dreptului român, vol. II, Bucureşti, 1928. 

POPA VASILE, BEJAN ADRIAN, Instituţiile politice şi juridice româneşti, Bucureşti, 1998. 

RĂDULESCU ANDREI, Pagini din istoria dreptului românesc, Bucureşti, 1970. 

TANOVICEANU ION, Tratat de drept şi procedură penală, ed. a II-a, Bucureşti, 1924. 

ŢIGHILIU IOLANDA, Societate şi mentalitate în Ţara Românească şi Moldova: secolele XV-XVII, 

Bucureşti, 1998. 

VALDMAN TRAIAN, Principalele probleme de drept bisericesc cuprinse în vechile legiuiri ale Ţării 

Româneşti, în �Glasul Bisericii�, 1974, nr. 3-4, p.270-284. 

XENOPOL A. D., Istoria românilor din Dacia Traiană, vol. II şi VII, Iasi, 1896. 

ZANE IULIU, Proverbele românilor, vol. VIII, Bucureşti, 1897. 

 

C.  LUCRĂRI SPECIALE 

 

BERECHET ŞTEFAN, Obiceiul pământului românesc şi istoricul adunării obiceiurilor la noi şi vecini, în 

�Minerva�, 1930, nr. 2-3, p.1-23. 

 Particularităţile cojurătorilor la români. După documente slave, Chişinău, 1925. 



 17

 Dreptul vechilor noştri ierarhi la judecata mirenilor, în �Biserica Ortodoxă Română�, 1938, nr. 11-12, 

p. 3-23. 

 Legătura dintre dreptul bizantin şi românesc, vol. I, Vaslui, 1937. 

CONSTANTINESCU BUCUR, Obiceiuri juridice la români, în �Dobrogea Jună�, 1927, nr. 3, p. 1-15. 

CRONŢ GHEORGHE, Influenţe romano-bizantine în dreptul românesc din epoca fanariotă, în �Studii. 

Revistă de istorie�, 1973, nr. 25, p. 340-347. 

 Instituţii medievale româneşti. Înfrăţirea de moşie. Jurătorii, Bucureşti, 1969. 

 Dreptul de ctitorie în Ţara Românească şi Moldova, în �Studii şi materiale de istorie medie�, 1960, nr. I, 

p. 77-116. 

 Nomocanonul lui Manuil Malaxos în Ţările Române, în �Omagiu lui P. Constantinescu�, Iaşi, 1965. 

 Dreptul bizantin în Ţările Române. Îndreptarea legii din 1652, în �Studii. Revistă de istorie�, 1960, nr. 

1, p. 97-80. 

 Dreptul bizantin în Ţările Române. Pravila Moldovei din 1646, în  �Studii. Revistă de istorie�, 1958, nr. 

5, p. 33-56. 

DURĂ V. NICOLAE, 350 de ani de la tipărirea Pravilei de la Govora, în �Altarul Banatului�, 1990, nr. 3-4, 

p. 58-59. 

 Dreptul şi Religia. Norme juridice şi norme religios-morale; în Analele Universităţii Ovidius. Seria: 

Drept şi Ştiinţe Administrative, nr. 1 / 2003, p. 15-24 

 Ideea de Drept. �Dreptul�, �Dreptatea� şi �Morala�, în �Analele Universităţii Ovidius, Seria Drept şi 

Ştiinţe Administrative�, nr. 1 /  2004, p.15-45. 

 Dreptul canonic, disciplină de studiu în Facultăţile de Drept din prestigioase Universităţi europene, în 

Analele Universităţii Ovidius. Seria: Drept şi Ştiinţe Administrative, nr. 1/2007, p. 328-332. 

 Dreptul la demnitate umană (dignitas humana) şi la libertate religioasă. De la �Jus naturale� la �Jus 

cogens�, în Analele Universităţii Ovidius Constanţa, Seria Teologie, nr. 1 / 2007, p. 47-107.  

ELIESCU MIHAIL, Moştenirea şi devoluţiunea ei în dreptul României, Bucureşti, 1966. 

FILITTI I. C., SUCHIANU I., Contribuţii la istoria justiţiei penale în Principatele române, Bucureşti, 1928. 

GEORGESCU VALENTIN, Câteva contribuţii la studiul receptării dreptului bizantin în Ţara Românească 

şi Moldova (1711-1821), în �Studii. Revistă de istorie�, 1965, nr. 1, p. 49-73. 

 Preemţiunea în istoria dreptului românesc, Bucureşti, 1965. 

GEORGESCU VALENTIN, STRIHAN PETRE, Judecata domnească în Ţara Românească şi Moldova 

1611-1831, vol. I-II, Bucureşti, 1979-1980. 

GRECU AL., Începuturile dreptului scris în limba română,  în �Studii. Revistă de istorie şi filosofie�, 1954, 

nr. 4, p.215-228. 

IAVORSCHI IOAN, Dreptul feudal scris al Moldovei şi Ţării Româneşti, Iaşi, 1956. 

LONGINESCU ŞTEFAN, Fragmente din istoria dreptului penal român, în �Curierul judiciar�, 1926, nr. 41, 

p. 641-643. 

 Părerile domnilor Iorga şi Peretz despre pravila lui Vasile Lupu, în �Curierul judiciar�, 1915, nr. 61, p. 

1-31. 

LUPU IOAN, Vina şi procesul ei la români, Iaşi, 1934. 



 18

MITITELU CĂTĂLINA, Regimul succesoral în Cartea românească de învăţătură şi Îndreptarea legii, în 

Analele Universităţii Ovidius, Seria Drept şi Ştiinţe Administrative, Nr. 1 / 2004, p.157-163. 

• Aspecte privind persoanele în Pravila lui Vasile Lupu şi în Îndreptarea legii, în Analele Universităţii 

OVIDIUS Constanţa / Seria Drept şi Ştiinţe Administrative Nr. 1 / 2005, p. 235-241. 

• Elemente de drept succesoral în Cartea românească de învăţătură şi Îndreptarea legii, în Vol. Omagiu 

profesorului Nicolae V. Dură la 60 de ani, Ed. Arhiepiscopiei Tomisului, 2006, p. 1442-1446. 

• Consideraţii privind Legea Ţării şi instituţiile ei, în Analele Universităţii OVIDIUS Constanţa / Seria 

Drept şi Ştiinţe Administrative Nr. 1 / 2007, p. 291- 312. 

PIPPIDI ANDREI, Tradiţia politică bizantină în Ţările Române în secolele XVI-XVIII, Bucureşti, 1983. 

POPESCU ANICUŢA, Instituţia căsătoriei şi condiţia juridică a femeii în Ţara Românească şi Moldova în 

secolul al XVII-lea, în  �Studii. Revistă de istorie�, 1970, nr. 1, p. 55-80. 

RĂDULESCU ANDREI, Pagini inedite din istoria dreptului vechi, Bucureşti, 1991. 

 Dreptul de moştenire al soţului supravieţuitor, Bucureşti, 1925. 

 Dispoziţiuni din vechiul drept moldovenesc privitoare la testament, în �Dreptul�, 1908, nr. 55, p. 7-8. 

SĂVOIU EMANOIL, Contribuţiuni la studiul succesiunii testamentare în vechiul drept românesc, Craiova, 

1942. 

SPULBER C. A., Le concept byzantin de la loi juridique, , Bucureşti, 1939. 

STOICESCU NICOLAE, Matei Basarab, Bucureşti, 1988. 

ŞERBAN CONSTANTIN, Vasile Lupu, domn al Moldovei (1634-1653), Bucureşti, 1991. 

ŞTEFĂNESCU ŞTEFAN, Evoluţia proprietăţii feudale în Ţara Românească până în secolul al XVII-lea, în  

�Studii. Revistă de istorie�, 1958, nr. 1, p. 53-64. 

VULCĂNESCU ROMULUS, Etnologie juridică, Bucureşti, 1970. 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 

 


